
 11

# PREFACIO 

Contexto histórico y razón  

de esta publicación

El cinco de octubre de 2009 me di cuenta de que la puerta inmaterial 
que nos conduce a buscar el sentido de muchas cosas de la vida no es fija 
ni corredera, ni tan siquiera de hojas abatibles, sino que simplemente 
es giratoria. Ese día, en el preciso instante que se cerraban las puertas 
del horno crematorio para incinerar a mi padre, pude experimentar 
y comprobar, que se abrían otras nuevas, completamente diferentes e 
inmateriales, impregnadas de un cierto éter cósmico. Una de estas me 
llevó a escribir el libro «Medicina rural de guerra y posguerra»1 des-
pués de descubrir dentro de una caja, todas las cartas manuscritas que 
se había carteado con mi madre durante un periodo largo de tiempo, 
principalmente en las etapas de antes de la Guerra Civil, durante toda la 
guerra —en la que estuvieron ambos separados por los dos bandos fra-
tricidamente enfrentados— y los dos primeros años de posguerra. Sabía 
que estaban ahí, pero nunca, ni yo ni mi hermano, fuimos capaces de 
abrir aquella caja y desatar aquel cordel que las envolvía. Fue después 
de aquel cinco de octubre, después de abrir aquellas cartas que entré en 
una nueva dimensión.

Aquella misma puerta giratoria no impregnada de nostalgia, sino 
sujetada por el mismo éter cósmico, vital y puro de energía, experimen-
tado en 2009, me condujo de nuevo a destapar otra caja que guardaba 
en la habitación de la alcoba de la casa esquinera, de cinco balcones con 
barandillas de hierro de Borrassà, la casa donde nací. La caja, en este 
caso, era una caja de camisas, que contenía tres libros de poesía que 
1 «Medicina rural de guerra y posguerra: Biografía del doctor Josep Frigola 
Taberner (1915-2009)». Libro de 370 páginas en formato 17x24. Brau Ediciones 
(2014). ISBN 978-84-15885-15-3



12 

escribí entre 1967 y 1970; es decir, durante mi primera etapa universi-
taria —de diecisiete a veinte años—. 

Eran ejemplares únicos no publicados ni editados nunca, escritos 
en castellano. El primer libro llevaba por título ISOMERÍAS POÉTI-
CAS I y constaba de dos partes. Lo escribí en 1967 y eran un reflejo de 
mis viajes por el norte de Europa haciendo autostop. El segundo libro 
ISOMERÍAS POÉTICAS II lo escribí entre 1968 y 1969 (pasando 
por París «Mayo del 68»), también haciendo autostop, siguiendo las 
antiguas rutas europeas denominadas E4 y E6 y bajo el influjo de la 
poesía contracultural de la Beat Generation2. Los poemas del tercer libro 
los escribí en 1970, en el transcurso de un viaje por el norte de Italia. 
Aunque en un principio lo titulé: «Un Pasado sintético», finalmente las 
poesías quedaron configuradas como ISOMERÍAS POÉTICAS III. 
Los tres libros que contienen todos los poemas que redacté en aquellos 
años, fueron recopilados y mecanografiados en cuartillas de medio folio 
(157,5 × 215 cm) con una máquina de escribir Olivetti Lettera 22 que 
me había regalado mi hermano. Posteriormente fueron encuadernados 
con tapas duras por el linotipista y encuadernador Señor Casademont, 
que entonces tenía su taller en la calle Ingenieros de Figueres. Los tres 
libros se encuentran dentro de la caja de camisas mencionada. En el 
año 2016, después de cincuenta años de haber sido escritos, hice una 
versión reducida en catalán y los di a conocer3 en un acto que se celebró 
en la Biblioteca de Figueres.

Durante la pasada y larga etapa de pandemia (COVID-19), he teni-
do tiempo de abrir nuevas cajas —en este caso de zapatos— que conte-
nían poesías de mi primera etapa de estudiante en el Instituto Ramón 
Muntaner de Figures (de catorce a dieciséis años), y también poesías 
manuscritas y dispersadas, escritas en Valencia entre 1971 y 1972, que 
nunca se encuadernaron ni publicaron. Aunque estas últimas formaban 
un conjunto poético que entonces denominé «Sin Fronteras (Sepio-
net)», se han incluido en el presente compendio literario como ISO-
MERÍAS POÉTICAS IV.

2 Formada por Jack Kerouac, Lawrence Ferlinghetti, Allen Ginsberg, Gregory 
Corso, Philip Lamantia y otros. 
3 Isomeries Poètiques (1967-1968-1969-1970). De la contracultura a la física teóri-
ca. Libro de poemas de 275 páginas en formato 17x24. Contiene dos prólogos, una 
introducción, un análisis del contexto histórico y un post scriptum, además de 
veinte fotos de la época. ISBN: 978-84-608-5552-1 (2016). Versión en catalán. 



 13

Ahora, con esta Antología Poética completa en castellano, —tal 
como originariamente fueron compuestos los poemas— salen a la luz 
por primera vez, en un solo tomo, totas las poesías manuscritas y se dan 
conocer dentro del mundo editorial. 

El contexto histórico de las poesías escritas en la Ruta E44, en for-
mato de símil, habría que situarlo en el centro de un triángulo equilá-
tero, bajo la influencia equivalente de sus tres vértices. El primer vértice 
giraría en la órbita de Mayo del 68 de París; el segundo, se movería 
alrededor de la contracultura derivada de los poetas de la Beat Genera-
tion americana que acababa de desembarcar en Europa de la mano de 
Jack Kerouac, Allen Ginsberg, Gregory Corso, Lawrence Ferlinghetti 
y otros —como he indicado antes—; y el tercero —como si fuera un 
polo magnético móvil— estaría impregnado del pensamiento teórico 
del filósofo Herbert Marcuse, que tanto influyó en los movimientos 
universitarios de protesta en la universidad californiana de Berkeley y 
que se extendieron por todos Estados Unidos.

En julio del 68 —con dieciocho años— pasaba por París de camino 
hacia el norte de Europa. Un póster de ese año que todavía tengo col-
gado en casa —y que figura en la portada de esta Antología—, resumía 
en cuatro palabras mi pensamiento de aquellos años: «L’imagination 
est notre liberté». Esta simple frase me hacía entrar en otra dimensión, 
al igual que la gravedad perturba el medio y nos conduce a mundos 
desconocidos. Y también, al igual que una determinada molécula, te-
niendo la misma fórmula empírica, puede presentar en el espacio una 
estructura diferente, y en consecuencia presentar propiedades distintas 
—isomería—; así se desarrollaba mi pensamiento cuando escribí estas 
primeras poesías.

Para que el lector pueda situarse cronológicamente en el tiempo y 
en el espacio, se presentan las poesías escritas entre 1964 y 1972, y las 
escritas en la última etapa —ya en el siglo XXI— que van de 2012 a 
2023.

—¿Y qué pasó entre 1972 y 2012? ¿Por qué no aparecen poesías en 
esta etapa? A continuación, lo detallo.

En mi etapa de estudiante en el instituto mis asignaturas preferi-
das eran la Literatura (rama de Poesía) y la Física junto con las Ma-
4 En la antigua numeración de carreteras (anteriores a 1992) la E4 era una ruta que 
atravesaba Europa occidental llegando hasta Dinamarca, Suecia y Finlandia. En 
Suecia aún continúan con esta nomenclatura. 



14 

temáticas. Al entrar en la universidad en 1967, me decanté por los 
estudios de física, aunque la poesía siempre estuvo presente en mi 
mente. Después del viaje a Italia (1970), en octubre de aquel mismo 
año, comenzaba mi especialización en Física Teórica, llamada también 
Física-Matemática en la Facultad de Ciencias de la Universidad de 
Valencia5. En la ciudad del Turia mis ídolos pasaban a ser Paul Dirac, 
Erwin Schrödinger, Werner Heisenberg, Albert Einstein, etc. Entra-
ba de lleno en otro tipo de «poesía», con formulación matemática 
de exquisita elegancia y de gran precisión. Materias como Mecánica 
Cuántica, Mecánica Estadística, Electrodinámica Cuántica, Astrofísi-
ca, Mecánica Cuántica relativista, los espacios de Hilbert y los espa-
cios topológicos configuraban mi mundo.

Ahora bien, en ningún momento dejaba mi pensamiento lírico y 
poético y también filosófico. Las nuevas corrientes filosóficas compa-
ginaban muy bien con aquellas teorías cuánticas, con la astrofísica de 
fondo y la búsqueda de nuevas estrellas y galaxias. Entonces también 
me adentraba en el mundo de la programación algorítmica con pseudo-
código, que algunos ahora llaman «poesía de la computación».

A finales de junio del 72, fecha en que terminaba mi licenciatura 
y me nombraban profesor ayudante interino en el Departamento de 
Física Teórica en Valencia —entonces aún tenía que ir a la mili— fui a 
mi pueblo de Borrassà a descansar un par de semanas. En aquellas mini 
vacaciones —me di cuenta de nuevo—, que la reflexión de la luz no 
se queda en el espejo, sino que lo penetra y nos adentra hacia caminos 
inmateriales impregnados de un cierto magnetismo poético y a la vez 
cósmico. Lo comprobé al abrir una vieja caja que contenía, entre otros 
recuerdos, una colección de poemas que escribí en el año 1966 y que 
guardaba en la citada habitación de la alcoba. Los poemas, escritos en 
castellano y a mano, estaban dentro de una libreta de color azul —de 
aquellas antiguas—, con espiral de anillas. En la primera página de la 
libreta aparecía de forma destacada el sugerente título: «Del espejo al 
reflejo»6. Los cuatro primeros versos del primer poema decían esto:

5 Conviene reseñar que, por entonces, la Universidad de Valencia era de los pocos 
centros universitarios donde se podía cursar la especialidad de Física Matemática, 
dentro del Grupo Interuniversitario de Física Teórica (GIFT). Al mismo tiempo, 
era uno de los mejores centros de esta doble especialidad que se podía cursar en 
España.
6 Entonces tenía 16 años y cursaba sexto curso de bachillerato de ciencias en el 



 15

Somos seres que existimos,
Somos la luz del espejo,
Somos seres con reflejo,
Somos la idea y partimos.

Al terminar los estudios me dediqué íntegramente a la docencia y 
a la investigación con el espíritu que nos habían preparado en aquella 
universidad: pensar, razonar y deducir con la premisa de que «la física 
está en la base de todo7». Esta idea básica la he acompañado siempre de 
esta otra: «pero, la poesía es la que lo ilumina todo». El 23 de junio del 
72, al recoger el título, me di cuenta de que, precisamente este, estaba 
expedido por la Universidad Literaria de Valencia. ¿Cómo? ¿Un título 
de Ciencias expedido por una universidad literaria? Parecía que todo 
cuadraba. Un estudiante de ciencias puras, con vocación poética, poseía 
un título en el que figuraba un nombre que lo abarcaba todo: «Universi-
dad Literaria, que impartía, asimismo, estudios de Matemáticas, Física 
y Metafísica»8

Unos días más tarde, el 29 de junio de aquel mismo año, mientras 
buscaba estrellas y galaxias perdidas en el más allá, encontré una en 
el Ampurdán de nombre Etiam —léase al revés— que daba sentido a 
aquellas poesías olvidadas del 66: «Del espejo al reflejo para iluminar 
todo el universo, también». Etiam es una palabra latina que significa 
también. Por ejemplo, «Non solum... sed etiam (poetica es)», que viene 
a decir: no solo... sino también (tú eres poesía). A partir de entonces con 
Etiam compartimos la vida, y seguimos compartiéndola. En aquel mo-
mento, las poesías quedaron arrinconadas en las cajas de la habitación 
de la alcoba en Borrassà. Ya no hacía falta escribir más poemas. Ella 
—Etiam— era poesía, y sigue siéndolo.

En el último curso de la especialidad, pude profundizar en temas 
que siempre me habían fascinado. Si la Metafísica —que literalmente 
significa, más allá de la física—, como una rama de la Filosofía, con-

instituto Ramón Muntaner de Figueres. Todas las poesías escritas con rima de 
ocho sílabas aún continúan dentro de la caja.
7 Con motivo del año mundial de la Física, en el póster del 100 aniversario de 
conmemoración de la introducción de la relatividad por Albert Einstein (2005), 
explícitamente se volvía a recordar esta frase como punto de partida.
8 Una real cédula de 1787 ordenaba que en la Universidad Literaria de Valencia se 
impartiesen estudios de Matemáticas, Filosofía y Física.



16 

sigue explicar conceptos y el origen de las causas primeras —me pre-
gunté—: ¿No será mejor buscar el «origen del todo» en la misma Físi-
ca-Matemática antes que en la Metafísica? Y, así es como, lentamente, 
mis pensamientos más trascendentes fueron evolucionando junto con 
la poesía. Lo comento en el siguiente parágrafo para que el lector lo 
pueda entender fácilmente.

En física se introduce el principio de causalidad para poder explicar 
el mundo que conocemos hoy. Es un principio fenomenológico sobre 
el cual todo gira, es decir, es un axioma que sustenta todas las leyes 
conocidas del universo. Su enunciado es este: «No se puede transmitir 
información física con una velocidad más rápida que la luz»9, o, expre-
sado de otra forma: «No hay salida de información física si antes no ha 
habido entrada de información física».

Pero ¿Qué pasaría si se violara este axioma, o no se cumpliera en al-
guna parte del universo? Los modelos físico-teóricos ya lo han previsto 
y estudiado con detalle. Aparecerían unas partículas llamadas taquiones, 
que nacen de la oscuridad más absoluta y, además, siempre se mueven 
en un espacio temporal con velocidades superiores a la de la luz. Todo 
un enigma. La posibilidad de que millonésimas de segundos antes de la 
Gran Explosión (Big Bang) estas partículas hubiesen existido, de acuer-
do con algunos modelos teóricos que entonces estudié —y, en conse-
cuencia, se pusiese en duda el principio de causalidad— me hicieron 
cambiar mi forma de pensar. 

Al mismo tiempo, en aquel año pude profundizar sobre los teoremas 
de incompletitud de Kurt Gödel (1906-1978) y sobre todo con la lla-
mada prueba ontológica de Gödel, que utilizaba la potente lógica mo-
dal para demostrar formalmente la existencia de Dios. Curiosamente, 
Gödel utilizaba una línea filosófica que ya había iniciado muchos siglos 
antes Anselmo de Canterbury (1033 –1109), conocida como la «Vía de 
San Anselmo» que habíamos estudiado en el bachillerato en la asignatu-
ra de Filosofía. En aquellos años en el instituto, además de la Física y la 
Poesía, la Filosofía era un tema que también me apasionaba. Recordaré 
—por un momento— que un grupo de estudiantes entonces nos reu-
níamos en el Bar de las Cuevas de Luis Candelas en Figueres, a altas ho-

9 La velocidad de la luz en el vacío es una constante universal que se representa 
por c. Su valor es c = 299792458 m/s, que se aproxima por c = 3.108 m/s. A partir 
de este valor se define una longitud llamada año luz que vale 9,46·1015 m/año 
(distancia que recorrería la luz en un año).



 17

ras de la madrugada, para discutir sobre las vías filosóficas que nos había 
explicado el profesor de Filosofía. En un reciente artículo que apareció 
en un semanario recordé aquellas reuniones10. Lógicamente ninguno de 
nosotros —entonces— conocía las aportaciones matemáticas de Gödel. 
Con todo ello, en el año 1972, la posible existencia de los taquiones, 
con la violación del principio de causalidad, más la prueba ontológica 
de Gödel, me hicieron alejar de los formalismos existencialistas11.   Cu-
riosamente, esta línea de pensamiento de buscar las fuentes en la Física 
(rama de Astrofísica) y, averiguar si hay algo que rige «el todo», parece 
que es la que ha utilizado recientemente el profesor Ramón Tamames, 
al escribir su nuevo libro «Buscando a Dios en el universo» de Erasmus 
Ediciones (2018).

Desde 1972 hasta 2012 me dediqué íntegramente en cuerpo y alma 
a la docencia y a la investigación en diferentes ámbitos: universitario, 
secundario y seminarios especializados en programación algorítmica.

Tras la muerte de mi padre (2009), y después de publicar el citado 
libro «Medicina rural de guerra y posguerra», empezó mi segunda etapa 
poética que se incluye en esta Antología. Corresponde a los «Poemas en 
un Mundo Máquina», «Poemas en un Mundo Heurístico» y «Poemas en 
la Nube Digital»  

Conviene señalar, por otra parte, que la mayoría de las poesías escri-
tas en la Ruta E4, fueron escritas dentro de un ambiente que se llamó 
entonces: «revolución contracultural».

Lo explico a continuación, para que el lector lo pueda entender de 
forma didáctica y situarlo cronológicamente. Primero, lo haré en forma 
de símil y, posteriormente, veremos los ingredientes que fueron necesa-
rios a escala social.

El café irlandés —como conoce mucha gente— se prepara a partir 
de tres ingredientes: una base de whisky, un café hecho a máquina y, por 
encima, nata. El resultado es una disolución heterogénea, en la que los 
componentes están separados en tres capas inconexas y bien marcadas. 
Para saborear el café irlandés, se tiene que producir la disolución del 

10  Jom Friser. La demostració de l’existència de Déu al bar «Las Cuevas de Luis 
Candelas». Homenatge a Pep Subirós (1947-2016), Jordi Dagá (1950-2016) y Si-
mon Bosch (1947-2018). Setmanari Hora Nova número 2638 de 16 de novembre 
de 2021. Figueres. 
11 Y me acercaron a pensamientos de inspiración cristiana que he compartido con 
Etiam.



18 

mismo, introduciendo una cuchara, seguida de un movimiento pausa-
do y lento —factores externos—. El sabor —resultado de la mezcla— 
dependerá de la naturaleza y calidad de los ingredientes y del procedi-
miento utilizado en la disolución.

Especifiquemos a continuación, cuáles son los hechos aparentemen-
te inconexos, de una mezcla heterogénea, que condujeron a las masivas 
manifestaciones contraculturales que se produjeron durante los años en 
los que el autor de este libro transitó por el norte de Europa y que tanto 
influyeron en la década de los sesenta y setenta.

a)	 Entre 1964 y 1966 se produjeron las primeras manifestaciones 
estudiantiles de protesta contra la guerra del Vietnam en la 
universidad californiana de Berkeley. Entre 1967 y 1968, las 
manifestaciones se extendieron por toda América y llegaron a 
Europa. Durante el verano de 1967, se produjo en San Fran-
cisco el llamado «Verano del Amor», una gran celebración de 
contracultura que, poco a poco, se transformó en cultura po-
pular. Se crearon las primeras comunas en diversas partes del 
campus universitario en búsqueda de naturaleza y paz.

b)	 En 1967, el filósofo y sociólogo alemán Herbert Marcuse 
(1898-1979) expuso sus ideas en las universidades de Berkeley 
y Berlín, tomando partido a favor de los estudiantes y pro-
poniendo una revisión crítica del marxismo y, también, del 
concepto mismo de revolución, como se deduce de su ensayo 
«El final de la utopía».

c)	 En la década anterior —la de los cincuenta— se dieron a co-
nocer un grupo de escritores estadounidenses, principalmente 
poetas, que configuraron lo que posteriormente se llamó Beat 
Generation. Incorporaban un discurso libertario y transgresor, 
sobre todo en el tema de la libertad sexual, que chocaba fron-
talmente con la moral y el conservadurismo de los Estados 
Unidos. Sus poesías sobre la liberación espiritual derivaron ha-
cia una liberación sexual que actuó de catalizador en los movi-
mientos posteriores de liberación de la mujer y de los negros y, 
sobre todo, en el ascenso de la contracultura. La obra «On the 
Road», de Jack Kerouac, y el poema «Howl» de Allen Gins-
berg se convirtieron en el punto de arranque de este grupo y, 



 19

ambas obras, en unos textos míticos que llegaron a Europa en 
los años 60.

d)	 Entre 1963 y 1966, las canciones de protesta de origen folk 
contra la guerra de Vietnam, encabezadas por Bob Dylan y Pe-
ter Seeger, se fueron extendiendo de costa a costa por Estados 
Unidos. Canciones como Where have all the flowers gone (Pe-
ter Seeger), Blowin in the Wind (Bob Dylan) y Masters of war 
(Bob Dylan), marcaron toda una época. La introducción de la 
guitarra eléctrica de Bob Dylan en el festival de música folk de 
Newport en 1965 marcó un antes y un después en la historia 
de la música rock contemporánea. A partir de entonces, las 
canciones de protesta en versión folk-rock se extendieron por 
Estados Unidos y Europa, dejando una marcada huella. Entre 
estas citaremos Eve of destruction (Barry McGuire) y Universal 
Soldier (Donovan).

Todos estos hechos, aparentemente inconexos y heterogéneos, como 
poesía, filosofía y música, vertidos dentro de un recipiente —sociedad 
americana puritana—, con unas condiciones externas —guerra del 
Vietnam— dieron como resultado un nuevo refresco, una eclosión es-
pontánea de espuma multicolor llamada «contracultura».

En otras condiciones, los poetas de la Beat Generation y la filosofía 
de Herbert Marcuse, que impartía en las universidades de élite de Esta-
dos Unidos, hubieran sido como una mezcla de agua y el aceite.

Estos movimientos de protesta llegaron a Europa, concretamente 
a las ciudades de Berlín y París, desencadenando un gran movimiento 
contracultural. De la misma forma que la cerveza y la gaseosa, sin fac-
tores externos aparentes, originan un nuevo refresco y provocan una 
eclosión de espuma. En «Mayo del 68», en París, esta espuma se llamó 
simplemente «revolución intelectual», que condujo a una insurrección 
de carácter político y revolucionario que hizo tambalear el poder.

Por otra parte, conviene tener presente la influencia de los movi-
mientos de libertad sexual inspirados en Sexpol (política sexual pro-
letaria). La película sueca I «Am Curious (Yellow)» de Vilgot Sjöman 
del mismo 1967, que pude ver en Estocolmo, fue entonces un re-
ferente. Fue considerada como una película mítica de la revolución 
sexual y de la contracultura de los años 60. Hoy es considerada una 
película de culto y una de las películas más controvertidas del cine. 



20 

Estuvo censurada y prohibida en muchos países. En Estados Unidos, 
en 1967, el puritanismo americano calificó su contenido de pornográ-
fico y no pudo proyectarse en los cines hasta al cabo de unos meses, 
después de diferentes apelaciones. Aquí, en el nuestro, no llegó hasta 
ya entrada la Transición (1978), proyectándose en unas pocas salas de 
arte y ensayo. 

Curiosamente, mientras esto ocurría fuera, en nuestro país se se-
guían impartiendo clases en grupos separados por sexo. Y en algunas 
piscinas públicas, como fue el caso de una de Zaragoza, la separación 
entre chicos y chicas era obligatoria y en la que, incluso, los bikinis es-
taban prohibidos. Recuerdo que se produjo una protesta en la piscina 
Stadium Venecia que condujo a lo que se llamó entonces «guerra de 
los bikinis». La pancarta «Queremos Biquinis» pudo verse en muchos 
medios de comunicación. Con ese panorama, la salida hacia el norte de 
Europa fue para mí una liberación. 

Asimismo, conviene señalar una frase de André Breton dentro de 
aquel Mayo del 68: «La revuelta y solo la revuelta es creadora de la luz, 
y esta luz no puede tomar sino tres caminos: la poesía, la libertad y el 
amor». Estas tres palabras mágicas han formado parte de todos mis es-
critos poéticos. En todo caso, cronológicamente hablando, los poemas 
que escribí en los años que van de 1967 a 1970, podrían enmarcarse en 
la etapa o generación que algunos han llamado del «68»

Las poesías escritas entre de 2012 a 2023 hay que situarlas en otra 
esfera que señalo a continuación.

Estuve muchos años —más de cuarenta— programando y diseñan-
do algoritmos en pseudocódigo, que algunos ahora llaman —como in-
diqué antes— «poesía de la computación». Los ordenadores experimen-
tales que utilizaba entonces eran máquinas de comprobación, y estaban 
«esclavizadas» por la imaginación y la libertad que me proporcionaba 
el conocimiento científico, matemático o literario. Y ahora, parece que 
sucede lo contrario, es el hardware robotizado el que intenta esclavizar 
la mentalidad de la gente.

Cuando contemplaba las manifestaciones de Movimiento 15-M de 
Madrid (mayo de 2011), también llamado entonces «Movimiento de 
los Indignados», me pasaron por la cabeza aquellos años en los que 
transité por la Ruta E4 en dirección al norte de Europa. Viendo las 
manifestaciones de Madrid —con más de un veinticinco por ciento de 
paro en el país—, me pregunté enseguida: 



 21

—¿Dónde están los sindicatos?
—¿Dónde están los filósofos de la teoría crítica?
—¿Dónde están los nuevos, Paco Ibáñez, entonando fuertemente el 

poema «la poesía arma cargada de futuro»? ¿Dónde están? 12

Algunos periódicos de la prensa extranjera —especialmente de 
EEUU— llamaron al movimiento de los indignados de Madrid: «Spa-
nish Revolution». Enseguida pensé:

—¿Qué es esto, una broma americana?
Era evidente que aquí no había ninguna revolución, ni nada que se 

le pareciera, pero lo entendí. Posiblemente, al periodista que le puso ese 
nombre debía quedarle demasiado lejos aquel «Mayo del 68», si es que 
lo vivió. La posible «Spanish Revolution» teóricamente solo era viable 
juntando estos tres ingredientes: postulados filosóficos entendedores, 
poetas arraigados en las capas sociales bajas y cantautores críticos con 
el sistema establecido, y ninguno de ellos apareció ni se les vio el 15M. 
Comprendí entonces que el recorrido previsible de aquel movimiento 
sería corto y que sería manipulado fácilmente por una parte de la «beau-
tiful people» que se había instalado en la plaza del Sol de Madrid, tal y 
como ocurrió.

A partir de entonces (2012), —como he indicado anteriormente— 
fue cuando empezó mi segunda etapa poética. 

Con esta introducción he intentado cronológicamente situar al lec-
tor en las etapas en que fueron escritas las poesías «En la Ruta E4» que 
figuran en esta Antología, y también las escritas en la segunda década 
del siglo XXI. En total son ocho capítulos. En algunos de ellos, antes 
de empezar los versos, he adjuntado unas notas complementarias con el 
objetivo de ubicar temporalmente el poemario. 

Por otra parte, en este compendio —como he indicado— también 
he incluido los primeros poemas (simétricos) escritos entre los catorce y 
los dieciséis años (1964-1966). De momento, todos los originales escri-
tos a mano, siguen en la caja de cartón en la habitación de la alcoba de 
la casa del Carrer de Baix número 3 de Borrassà. 

Finalmente, tengo que reseñar que, al hacer esta recopilación, he 
insertado en algunas ocasiones unas notas al pie de página con el propó-

12 «La poesía es un arma cargada de futuro» es un poema de Gabriel Celaya, al 
que magistralmente puso voz y música el cantautor Paco Ibánez. El disco doble 
«Paco Ibáñez en el Olympia de París» (1969), fue todo un referente de protesta en 
el tercer franquismo.



22 

sito de facilitar al lector la situación cronológica o geográfica de algunos 
poemas.  

No conocemos el futuro, pero con los años, cuando entonces es-
temos en otra dimensión cósmica, —muy probablemente, como ha 
ocurrido en otros casos—, los citados manuscritos, acaben en un conte-
nedor de escombros o de basura, para ser incinerados en un vertedero. 
Por esto, los he incluido en esta edición, con el deseo que el conjunto de 
esta «Antología Poética» no acabe en alguno de aquellos contenedores y 
pueda ser leída, interiorizada o saboreada —en alguna biblioteca—, por 
un posible lector anónimo. Si Dios quiere, ahí estarán.

Jom Friser. (Figueres, marzo de 2023)


